Pako Sudupe Elorza

digitala




Joxe Azurmendi eta erlijioa

z dugu joan zaharra mundualdi honetatik Joxe Azurmendi.

Haren kideko jende jantziak, hezkuntza erlijiosoa izandakoek

bereziki, asko gogoetatu dute erlijioaz, eta idatzi ere egin dute.
Azurmendi ez da nabarmendu erlijioaz oparo idazteagatik, baina Az-
ken egunak Gandiagarekin liburuan luze aritu zen.

Liburu horretan, Agirrebaltzategik aditzera eman bezala,' Mendebal-
deko pentsamenduaren labirintora sarrarazten gaitu, eta erdigunera
heldu gabe, labirintotik ezin irtenda uzten gaitu; aldi berean, baina,
zenbat aldiz eta zenbat gai interesgarriz argitzen dizkigun begiak! Gi-
zarte alorreko beste hainbat sailetan bezala, Azurmendik, erlijioan ere,
oso ikuspegi eta ideia bereziak agertu dizkigu, sinestunentzat bezala
sinesgabeentzat ere jakingarri gerta litezkeenak.

Lehenik poesia landu zuenez gero, gatozen heriotza sujet duen Hitz
berdeak-eko poemara. Gandiagak egindako antolaketaren arabera,
1961-1965 artean idatzi zuen, hau da, Arantzazutik Europara (Erro-
mara, Minsterrera) atera baino lehen, apaiztu aurretxoan edo apaiztu
ondotik (1964an apaiztu zen). Aipu hauxe du buruan: «Errukarriok:
ez gero berpiztu ta ez orain bizi, egingo duzute». Erromako enperado-
rearen abokatu zen Minucius Felixek K.o. II. edo I11. mendean idatzi-
tako elkarrizketa batetik aldatua da. Elkarrizketa Zezilio paganoaren,
Oktavio kristauaren eta epailearen artekoa da, eta Zezilio paganoak
kristauen aurka idatzitako esaldia da.

Esaldi ondo krudela da: zuek, kristauok, ez zarete berpiztuko hil on-
doan, eta, infernuaren beldurrez bizi zaretenez gero, munduan ere ez
zarete biziko! Alabaina, poema bera itxaropentsua da:

Heriotza garratza da.
Baina ba dakit nik
zeinl diodan sinistu.

Eta bidearen azkenean
zai daukadala
ba dakit.

Ez badakit ere
zer dateken zeruko
zorion betikoa...

Horregatik, negar samin honek
itxaropen lore garbi apal bat
bustitzen du. (Azurmendi 1971a: 11-121-122)



Zeruko zoriontasuna nolakoa zate-
keen ez jakinagatik, bazekien nori
zion sinetsi, eta, horrenbestez, itxa-
ropenaren lorea hezea zuen artean.
Badakigu anaidia ofizialki 1990ean
utzi zuela, anaikide Joan Mari To-
rrealdaik eta Joseba Intxaustik be-
zala. Zer prozesu edo bilakaeraren
ondotik, baina?

Gandiagak dio, Hitz berdeak poema
liburuaren hitzaurrean, Azurmen-
diren jatorrizko bekatua kezkatia
eta eszeptikoa izatea zela.

Pako Sudupe Elorza

Azurmendik berak aitortu izan zuenez, erlijioa interes gorenetakoa
izan zuen, baina hari buruzko gehiena zeharka eta lerroarteka idatzi

zuen. Zer dela eta?

[A]rrazoi batzuk pertsonalak ziren, beste batzuk objektiboak eta jite
ezberdinetakoak. Hasteko inseguruegi sentitzen nintzela. Nazio-
nal-katolizismoaren kritika Euskal Herrian itzuri ezinezkoa gertatu
baita, erlijioan jende asko bakoitzak bere bidea bilatu beharrean
aurkitu da gure belaunaldian. Bakan batzuk fundamentalismoan
gotorlekutu diren bitartean, beste batzuk fede tradizionala erabe-
rritzen saiatu dira: sozialago, edo espiritualago eta estetikoago, edo
biblikoago bihurtzen, naturari edo bizitzari atxekiagoa (oroit Kon-
tzilioaren bultzada). Gazte ez gutxik osoki baztertu egin du erlijioa,
indiferentziara, agnostizismora edo ‘materialismo’ ateistara pasa-
tuz. Neure kasuan, obran zehar nik uste aztarnak utziz joan den
eboluzio luzea egon da. (Azurmendi 2013: 273)

Horrenbestez, ez daukagu Azurmendiren eboluzioaren mapa oso bat,
zatiak eta zatiak baizik. Lehenbiziko astinaldi alimalekoa Miunsterren
biziizan zuen, berak aitorturik. 1965ean Erromara joan zen, eta 1966an,

Alemaniako Munsterrera:

Miinsterren egin nuen lehen mintegietako baten kariaz Lessing
irakurri behar izan nuen (Reimarusen fragmentoak, Nathan, Giza-
diaren hezibideaz, Panteismoaren eztabaidako testuak). Zorabiatua
utzi ninduela esan liteke. Durduzatua. Nahi bada, ez ziren gauza
erabat berriak, kontzeptuak eta arrazoibideak, baina erlijioko kapi-



Joxe Azurmendi eta erlijioa

tuluak frankotasun guztizkoz, ez esatearren zabarkeriarik natura-
lenaz, tratatzeko eta eztabaidatzeko modua zen berria Arantzazuko
aldean; eta, batez ere, alde guztietatik azpian harrapatzen ninduen
uhinaldi masibo bat zen, kolpeka-kolpeka ordura arteko nire bar-
nemundu dena zeramakidan erresakarekin. Ama Birjinari buruz
kurtso bat ere lehenbiziko seihilekoan uste dut entzun nuela: oso
urruti gelditzen zen Arantzazutik. (Azurmendi 2009: 348)

Ilustrazio alemanaren ordezkari gorenetako bat izan zen Lessing be-
deratzi aldiz aipatzen du Azurmendik Azken egunak Gandiagarekin-en,
besteak beste, heriotzarekin loturik. Idazlan erlijioso-filosofikoetan,
kristau fededunen pentsamendu-askatasuna defendatu zuen. Sines-
mena errebelazioetan oinarritzearen aurka argudiatu zuen, eta Biblia
hitzez hitz ulertzearen kontrakoa izan zen. Ilustrazioaren «semea»
izaki, «arrazoiaren kristautasunean» fidatu zen, erlijioaren espirituan
oinarrituko zena eta ez «Letrarekiko leialtasun» ortodoxoan. Ildo ho-
rretan, 1774 eta 1778 artean, izengabekoaren zazpi zatiak (Fragmente
eines Ungenannten) argitaratu zituen, 1774an hil zen Hermann Sa-
muel Reimarusek idatziak, eta polemika sonatu bat izan zuen.

Nathan, berriz, antzerki lan bat da. Jerusalemen gertatzen da, Hiruga-
rren Gurutzadan, eta Nathan judu jakintsuak, Saladin sultan ilustra-
tuak eta tenplario batek (hasieran anonimoa) judaismoaren, islamaren
eta kristautasunaren arteko desberdintasunak nola salbatzen dituzten
deskribatzen du. Gai nagusiak adiskidetasuna, tolerantzia, Jainkoaren
erlatibismoa, mirarien erabateko arbuioa eta kredo ezberdinen arteko
komunikazio beharra dira. Labur esanik, esan liteke oso aintzat hartu
zuela Lessing.

Miinsterren bizi izan zuen durduzamendu espiritualaren beste era-
kusgarri batera etorririk, birjintasunari buruzko ikuspegiaz den be-
zainbatean, tokitan gelditu zitzaizkion Arantzazun ikasitakoak:

Birjintasunaren esanahia, berez, ama ez izatea besterik ez zen, eta
antzinako gizartean horregatiko ahalkizuna eta lotsa (Lk. 1, 25;
ik. 1 Sm. 1, 6-11 ere; Jefteren alabak bi hilabetez negar egiten
du ‘birjina’ hil beharra!, Ep. 11, 37-38; Sofoklesen Antigona oro-
bat ezkongabe eta ondorerik gabe hil beharraz arranguratzen da,
etab.), emakumearen lotsa bat alegia, hain zuzen erlijiosoki no-
labait erredimitu dena; hortik, neskaren ahultasun, mendekota-
suna, laguntza-beharra, Jainkoaren errukiaren begipean egotea.
Beraz, erlijioarekin inbertsio bat eman zen hor ere! Edo, bizi gaz-
tea esan nahi zuen, bizitzaren berria, Jainkoaren zerbitzu sakra-
turako bereizpena (Vestaleak). Edo osoki Jainkoari emana izatea



Pako Sudupe Elorza

eta harengan bakarrik izatea sostengu eta itxaropen. Amatasun
birjinazkoak amatasun naturalaren miragarrizkoa esan nahi zuen,
naturgaindikoa, nolabait ulergaindikoa, haurraren esanahia gero
historian apartekoa agitu bada batik bat. Baina birjintasuna eta
amatasun birjinazkoa, biak, mendebaleak, batez ere modernoak,
jatorrizko esanahi sozial-erlijiosoaz gabetu eta, pietatezko ideia
baten ordez, ipuin fantastiko bat bihurtu du dena, dogma biolo-
giko-metafisiko bat funtsean zentzu erlijiosorik gabekoa, ez bada
Ahalguztidunaren mirari absurdo bat Naturaren kontra. (/bid.)

Halako beste aztoramendu intelektual-pertsonal-psikologikorik se-
gur aski ez zuen sentitu Azurmendik, baina ezin aipatzeke utzi mar-
xismoak, erabat harturik, 60ko hamarkadaren bigarren zatitik hasita,
70eko hamarkadan barrena ekarri zuen astinaldi orokorra gurean
ere; eta marxismoaz Azurmendik asko idatzi zuen, eta marxismoaren
eta erlijioaren arteko sartu-irtenez ere bai. Saio labur honetan ez dio-
gu horri tarterik egingo, baina ezin genuen aipatzeke utzi (ikus Azur-
mendi 1971b).

Miinsterreko garaitik urte askotara, Azurmendi helduak Pio Baroja-
ren Las horas solitarias (1918) liburuko elkarrizketa hauxe hartu zuen
oinarritzat Jainkoari buruzko pentsamendu espainola eta alemana eta
anglosaxoia alderatzeko eta desberdintasuna azpimarratzeko:

Recuerdo que en Parfs, en casa de un escritor, conoci a un estu-
diante de teologia sueco; y en el curso de la conversacién le pre-
gunté:

—Si fuera posible demostrar que en el universo no hay mas que lo
natural, la teologia desapareceria, <verdad?

Y él me contestd, mirdndome con su cara frfa, de ojos claros:
—-No. {Por qué?

Estas cosas, la cabeza de un meridional no las explica. Yo no en-

tiendo cémo puede existir una teologia sin Dios; pero parece que
hay algunos que lo comprenden. (/bid.: 302-303)

Zioen Azurmendik Barojak —haren ustez kantiarra— Kant ez zuela zi-
pitzik ulertu. «Gizon-emakumeak, Naturan legeak eta, beraz, Natura
bera ‘ipini’ egiten duen bezalaxe, ipini egiten du Jainkoa ere (‘pos-
tulatu’), nola ez?» (ibid.: 303). Barojari Natura ‘ipintzea’ egokia ger-
tatzen zitzaion, baina Jainkoa ipintzea edo postulatzea ez. Barojak
Schopenhauerren «mundua nire errepresentazioa da» ez zuen ulertu;



Joxe Azurmendi eta erlijioa

Kant ere ez, eta are gutxiago ulertuko omen zuen Hegelen Gogoaren
fenomenologia. 1zan ere:

Hegelen Fenomenologiarentzat Jainko (kristau) tradizionala Ilus-
trazioan kontsumatu eta hil da: hura, errebelazioaz adina arra-
zoimenaz ezagutua, Zuzenbide Naturalaren zola, erakunde erli-
jiosoen iturria bezala politikoen oinarria, lege moralen autorea,
azken itxaropenaren bermea, etab., ez da antzinako pentsamen-
duaren fase guztietan halakoa izan, eta honezkero ahitua den pen-
tsamendu batekoa da, fase historiko iragan batekoa —aurri batzuk
beti gelditzen dira—, engoitik hila (Nietzsche etorri baino dexente
lehenago). Honezkero politika, Zuzenbidea, komertzioa, morala,
hezkuntza, lurretik gora justifikatzen dira, ez zerutik behera, es-
kolako teorian nahiz kontzientzia egunerokoaren praxian. Hegel,
bada, iragana itxi eta Jainkoa berriro pentsatzeko, munduaren
Logosaren Heraklitoren modura itzuli da; eta Hegelekin teolo-
go hegeldarrak. Zerua mortu dago; Jainkoa munduaren barru-
ra etorria da, eta munduarekin batera ari da garatuz, izateratuz.
Munduaren historia Jainkoaren historia da, edo viceversa. Hau ez
da batere arraroa kultura aleman edo anglo-saxoian. (/bid.: 303)

Mundutik kanpo deus ez dago, eta munduaren historia Jainkoaren his-
toria da. Ikuskera hori ez da arraroa kultura aleman edo anglosaxoian.

Baina Barojarentzat horrek ez zeukan ez buru eta ez hanka, ez eta aita
Villasanterentzat ere:

Jainkorik ez ba‘dago’, Barojak ez du ulertzen estudiante suedia-
rrak teologia estudiatzea. Alegia, espainoltxoarentzat —Barojaren-
tzat alegia, berak adierazten duen legez— Jainkoaren ez egoteak
ere katolikoa izan behar du. Berdin gertatzen zaio Villasanteri (eta
xarmanta da biok bat etortzen ikustea Baroja eta Villasante): «Ale-
mania aldetik etorri zitzaigun filosofia mota bat, Hegelena. Eskola
orrek aitortzen du munduan baduela xede bat, aurrerapen lege
bat. Xedetasun ori, ordea, itsua da, eztaki bere buruaren berri, eta
mundu eta izakien barnean datza. Aurrerapenaren nai edo leia
ori da, ain zuzen ere, munduan agintzen duena. ‘Dena da posible,
Jainkoa bera ere’ [...]. Agian, egunen batean, aurrerapenak Jain-
koa bera ere sortuko digu [...]. Logomakia oetatik zertxobait uler-
tzen duenari, nik zorionak ematen dizkiot. Txorakeria galantago-
rik eztu giza-gogoak sekulan asmatu» (Jainkoa, 1962, 54)... (Ibid.)

Hortik ondorioztatzen zuen Azurmendik gure artean ezinezkoa zela
autore moderno batekin elkarrizketatzea, edo oso zaila behinik behin.
Frantzian eta Espainian, Eliza eta kristautasuna jartzen ziren auzitan
edo jar zitezkeen, baina Jainkoa ez tout court. Alemanian M. Piitzek
(Gott, 2007) kontatzen zuenez, Teologiako estudianteen artean, lauga-
rren urtekoek hasiberriei adarra jotzeko buru-hausgarri hauxe jartzen



Pako Sudupe Elorza

omen zieten: «Jainko bat, badagoena, ez dago’; edo, esango dugu: den
Jainko bat, ezin liteke izan» (ibid.).

Erlijioa beti erakundetua agertzen zaigula aditzera ematen zigun
Azurmendik. Beti komunitate erlijioso batek sinesten du, norbanako
bakoitzaren erlijioa denik eta pertsonalena izanda ere; beti tradizio
batean gertatzen da, eta harekiko harremanetan. Eta

erlijioaren eta erakundearen artean teinka esentzial bat dago,
askaera zailekoa: komunitatea zabala denean, erakundeak fedea
formula dogmatikoetan finkatzera jotzen du, batasunari eusteko.
Fedea legezko artikuluak izatera pasatzen da; erlijioa diziplina iza-
teko bidean sartzen da, tradizio soiletan amaitzeko. Eta fededunen
herri sakrifikatua, salbazioa irabazten ari delakoan, bere joputza
tinkatzen baino ez da ari... (Ibid.: 383)

Zinez salaketa gogorra da. Ildo bertsutik, halaber, zenbait fededunen
fedearen xalokeriaz mintzo zitzaigun, eta herritar askoren ume garai-
ko fede horren erruaren parte bat behintzat eliza kristauena da:

Zenbat fededunek ulertzen du oraindik ‘mito’ kristaua errealismo
gordinenaz eta ezjakinenaz? Baina hori teologo batentzat supersti-
zioa eta paganismoa da fedea baino gehiago, edo ezjakintasun hutsa.
Eliza kristauek ez dute jakin dibulgatzen, filosofia modernoak, Iz-
kribu Santuen ikerketek, teologiak berak erdietsi dituzten emaitzak.
Kristau arrunt batek ez daki zelan egokitu Adan eta Eba eta jatorriz-
ko bekatuaren mitoa —eder askoa— eta eboluzioaren teoria; edo Egu-
berritako Jesusen Belengo jaiotzaren ‘egia’, eta Jesus historikoa Be-
lenen sekula ez zela egiaz egon, gertakari historikoa. (Ibid.: 383-384)

Jesusen delako piztueraz dio, Schil-
lebeeckx teologoari jarraikiz, ezen
piztueraren funtsezko esanahia
dela, Jesus Jeruselemen kondena-
tu eta gurutziltzatua izaki, haren
segitzaileak izutu eta barreiatu eta
zoko-mokoetan ezkutatu  zirela.
Baina denbora batera, berriro el-
kartzen hasi ziren, eta komunita-
tea berregiten, eta uste izan zuten
horretarako ausardia eta kemena
«Jesus biziak» berak ematen ziela,



Joxe Azurmendi eta erlijioa

Jesus hiletatik berpiztua. Eta, horrenbestez, lehen izutuak zeudenen
esplikaezinezko eraldaketa, konbertsio eta indarberritze horixe dela
«Jesusen Pizkundeko hizpide guztia, agerpenen-eta mirabilia guztie-
kin» (ibid.: 382). Aldeak alde, abertzaleak esango balu bezala: Arana
Goiri bizi da! Berak gidatzen gaitul!

Pentsa-hari beretik, Mendebaleko gizarteetan fedea doktrina bat zela
aditzera ematen zigun, eta hori «edo haurrentzat edo espezialistentzat
balio izateko bi modutan daukagu formulaturik». Espezialisten doktri-
nak haurrarentzat ez du balio; haurraren doktrinak ez larriarentzat.
Ez zela sistema ona zioen. Eta erlijioaren ikasgaia hezkuntzan ematea-
ren aldeko agertzen zen, baina ez edozein modutan; mito erlijiosoare-
kin batera, erlijioaren kritika eta ateologia ere bai. Platonen astakeria
gaitzesten zuen, eta egungo progresister XVIII. mendeko ilustratuen jo-
kabidea ekartzen zien gogora, esanez bezala erlijioa ikasgeletatik kan-
po uztea ez dela aurrerakoia izatea!

(Pertsona larri asko ikusten da bere haurtzaroko Jainkoarekin za-
lantzatan, edo borrokan! Beste edozertan hazi dira, haurretako
ideiak problemarik gabe abandonatuz, baina justu kapitulu horre-
tan, edo infantilak izatea edo ezer ez izatea dute alternatiba baka-
rra nonbait). — Baina momentuko ‘progresistenekin’ ere ezin naiz
bat etorri: <haurrari ez irakatsi (eman) erlijioa, geroago berak ikasi
eta erabaki dezala». (Begiz begi alderantzizkoa ‘ilustratu’ burges
klasikoak egiten zuen: bera munduko indeferenteena izanik ere,
«haurrari zintzurretik behera erlijioa sartu: baztertuko du geroa-
go». Erlijioa elementu pedagogiko, hots, heziketa moralaren eta
ordenaren euskarri). Gure gaurko gizarteak bitartekorik ez dau-
ka erlijioa geroago aurkitzeko eta ikasteko, musika edo literatura
geroago deskubritzeko ez daukan bezalatsu, hizkuntza (euskara)
geroago deskubritzeko, edo berdin da lagun hurkoa errespetatzen
eta maitatzen geroago ikasteko. Platonen astakerietako bat da, Hi-
rian Homero eta mitologia hezkuntzatik zeharo desterratzeko as-
moa. (Imajina al daiteke Atenas bat, mitologiari uko egiten hezkun-
tza sisteman?). Arazoa, haurrari erlijioa eskaini ala ez eskaini baino
gehiago, nola eskaini, iruditzen zait. Eta gure historia erlijiosoan
atal osagarriak bai baitira erlijioarekiko etsaitasuna, kritika eta ateo-
logia ere, hori ere eskaini egin beharko da hezkuntzan. (/bid.: 386)

Erlijioa Azurmendirentzat «Erabakitsuki hautatu den biziera bat eta
unibertso bat» zen; baina askorentzat, gaur egun:

Gaur, gutako askorentzat, ez dira historia luze batetik gelditzen di-
ren momentu ederrak baizik batzuetan, puskailak baino ez maiz,
arkeologoak lurrazpian deskubritzen dituenak bezala, iragandako
kultura baten absentzia erakusten dutenak beren presentziaz. [...] .



Pako Sudupe Elorza

Hor ‘itzulia’ da norbait, ulertu duena mito erlijiosoak existentziarik
ez duenari existentzia ematen diola, errealitate ezkutuari presen-
tzia bat, eta, errealitatea hizkuntzarekin sortzen, moldatzen duen
gizabere txit irudimentsu, ez aski adimentsuarentzat, errealitate isil
hura esan ahal izateko modu bakarra horixe dela. (Ibid.: 387)

Eta axola handiena duena, erlijioaz gogoeta kritikoan aritzean, norba-
nakoari begira ala komunitateari begira ari zen:
Eta azkeneko itaun handia: Jainkoaz, erlijioaz gogoeta kritikoan
ari garenean, geuretzat nahi dugun ala nahi ez dugun zerbaiti be-
gira dihardugu, ala komunitate batentzat, gure herriarentzat nahi
dugun edo ez dugun zerbaiti buruz, lehentasuna komunitateak
daukala? Kontua da, nola paratu gu komunitate horren aurrean.

Hau arazo hau ez da erlijioan bakarrik sortzen. Bat egiten du nire
bizitzaren zentzuaren galderarekin. (Zbid.)

Pasarte esanguratsu honetan, ozenki azpimarratzen du Azurmendik
mendeetan iraundako kultura erlijioso gotorra denbora ezin laburra-
goan txikitu eta barreiatu zela gurean, leherketa baten gisara:

Kontua da gure haurtzaroko gizartea —kultura guztia— Euskal He-
rrian, behiala Atenas klasikoan edo Israelen bezain erlijioak mar-
katua egon dela: politika, familiako bizitza, morala, artea, litera-
tura, filosofia. Eta gero berehalaxe erlijio —gizarte, kultura— hori
danbateko batek eraitsi eta desagertua bezala gelditu dela. Handik
aurrera banatu egin dira ordura arte bidaide izan ginen askoren

bideak. (Ibid.: 92)

Neu ere bizi izan naiz, hamasei bat urtera arte, erlijioak sakon markatu-
riko gizartean; eta oso urte gutxian, Francoren heriotzaren ondoko giro
arras politizatu eta marxismoak markaturikoan, desagertuz joan zen
tradizio soziologiko erlijioso indartsu hura, jaioterritik urrunduz joan
ahala. Lehen hezkuntzan eta institutuan ere, ikasturte gehienetan, ikas-
gai moduan eman ziguten erlijioa, garai hartan eskuliburuetan ematen
zen bezain estereotipatu, eta hamalau urtera arte Aste Santu garaian
gogo-jardunak egiten genituen. Egia da nerabezaroan irakurtzen nuela
Biblia, hango kontakizunek erakartzen baininduten; alabaina, handik
aurrera ez nuen hezkuntza erlijiosorik izan, ez eta inolako konpromiso
erlijiosorik ere, eta ezin beraz konparatu apaiztu zirenek-eta pairatu
beharra izan(go) zuten danbateko espiritual zirimolatsuarekin:

Denok ere birpentsatu beharra edukiko dugu gure historia, gure
kultura, gure fedea, gure Jainkoa. Aurre egin beharra edukiko



10

Joxe Azurmendi eta erlijioa

dugu Europako influentzia intelektual eta sozialei. Zaharrean te-
matu ez, eta tipus-tapas ateismo agian errazegi, seguru asko an-
tzuegi batera jauzi egin ez duenak ere, aurrietan eta biluzik ikusiko
du bere burua, irtenbideren bat nahitaez bilatu beharko du. Gan-
diaga, beti bere jendearekin, herriarekin, etxe zaharra eraberritzen
ahaleginduko da; haren lagunen batzuek beste kultura batzuetara
emigratu beste aukerarik ez dute aurkitu. Baina bigarren nabiga-
zio bati Jainkoaren bila denok ekin behar izan diogu, Gandiagak ez
gutxiago, gure nondik norakoak berriro meditatuz. (Ibid.)

Eta Azurmendiren hitz horietan ezeren salaketarik ez badago ere,
Axularren eta Leizarragaren infernuaren deskribapenen harian, ai-
tortu digu, gazte garaian, infernuaren irudipen beldurgarriekin hor-
nitua egon zela euren formakuntza, askatasun espiritualaren eskasian.
Axularren infernua:

Hala ere, gure artean maisu espezialista infernuko gorabehere-
tan Axular barokoa da, teologia espainol sadikoa Salamancan es-
tudiatu duena. [...]. Han gaiztoek, eternitate guztian beti gaizki,
diren gaitz guztiak sufrituko dituzte, «ezta edirenen penarik, eta
ez atsekaberik kondenatu batek pairatu beharko eztuenik». Eta ez
dira hemengoak bezalako penak: «Zeren handiak, bortitzak, eta
izigarriak baitira ifernuko pena hek. Hetzaz erran ahal diteke bere
moldean, Iondone Paulok zeruko loriaz erran zuena: Eztu egun-
daino nehork ikhusi, ez enzun, eta ez gogoan iragan, nolakoak
izanen diren». (Ibid.: 255)

Axular baino murritzagoa erretorika aldetik, baina mamiari doakio-
nez berdintsu zorrotza Leizarraga kalbinista ere:

«Iffernua da, dio Leizarragak [...] reprobatuéc Deabruequin Iain-
coaren hira eta mendequio (!) iustoz eta bidezcoz suffritzen eta
perpetualqui suffrituren dutén punitionea eta tormenta: lehe-
nic, bere arimetan, gorputzetaric partitu direnean: guero resus-
citaturik, gorputzetan eta arimetan» («Definitioneac eta descrip-
tioneac»). Infernua hori zen guretzat ere, eta holakoxe irudipen
beldurgarriekin egon zen ekipatua gure ‘kaptibitate’ erlijiosoa
gazte garaian, absurdoen artefakto guztiak eztanda egin zuen
arte. Beharbada horregatik gure belaunaldia askatasunik gabeko
sineste batetik askatasunik gabeko sinestegabe batera ‘askatu’ da,
eta ezin izan du ez horrela egin, dena errekara boteaz, asko geratu
gabe pentsatzera. (Ibid.: 250)

Baina Azurmendik berak asko pentsatu du erlijioaz, fedeaz, Jainkoaz
eta bizitzaren zentzuaz eta balioaz, eta, jakina, Gandiagarekin haren
azken egunetan solasean aritzeko puntuan. Harreman usua, lehen-
bizi, haren poemak antolatzeko enkargua hartu zuenean izan zuen,
bera frantziskotarretan apaizteko zegoela, biak ere gazteak zirela, Or-



Pako Sudupe Elorza

belaungo poeta ez baitzen ausartzen idatzitako poemak argitaratzera;
eta, atzera berriz, handik berrogei bat urtera. Zirkunstantzia horretan,
gisakoa zen bizitzaren zentzuaren eta balioaren itauna, eta elkarri ezer
esateke, gogoeta egitea:

Oinarrizko formazio intelektual eta espiritual berdintsukoak ja-
torrian, gure bizialdian arazo berdintsuen aurrean aurkitu gara,
erlijiosoak, sozialak, politikoak, etab., baina bi erabaki diferente
izan gara. Zergatik?

Orain, heriotzaren aurrean, biok hori pentsatzen dugu. Arantza-
zuko gela honetan berriro elkarrekin eserita gaude mahaiaren
alde banatan, paper idatzi batzuk mahai gainean, Elorri-ren argi-
talpena prestatzen aritu ginenean bezalaxe, franko gazteak biok
orduan. Berrogei urte, horrelaxe elkar ezagutu genuela. Gure bi-
zitzaren zentzua eta balioaren galdera berez dator istant batez be-
gien aurrera. Baina inork ez dugu horretaz hitz bat esan. Gandia-
ga gertu dago laster hiltzeko, kontent bizi osoa bere tokian tinko
eman duelako. Nik neuk segurtasunik ez dut ezerena. Konfiantza
edo aieru batzuk, baietz esango nuke, gehiago ez dakit. (Ibid.: 297)

Azurmendiren delako «konfiantza eta aieruen» peskizan abiaturik,
Gandiaga hil 2001ean, eta Azken egunak Gandiagarekin idazten zihar-
duela, Joxe Arregi frantziskotarrak Jainkoari buruzko galdetegi bat
pasatu zion, beste hogeita hemeretzi euskal idazleri bezala.

Jainkoaz zer esango lukeen galderari honela erantzun zion: «Segurue-
nik Jainkoa zentzuaren bilaketari erantzuten dion zerbait da» (Arregi
2007: 65). Eta horren segidan adie-

razi zuen zentzuaren galdera oso

konplexua dela.

Alde batera, zentzuaren galdera
indibiduala zen Azurmendirentzat,
batez ere adin eta aldarte batzue-
tan, baina askoz ere gehiago zen
gizarte eta gizadiarena. Gizartetik
kanpora zentzuaren galderari ez
zion zentzurik aurkitzen. Baina
gizartean nahiko normala zen, eta
galdera bera ere guk gizartetik hartua izaten dela zioskun, eta eran-
tzunaren posibilitateak ere gizartean bilatzen ditugula. Asko historian.

11



12

Joxe Azurmendi eta erlijioa

Azurmendi bera ez zegoen gizartearen aurka eta ezta gizartearen mi-
tologien aurka ere:

Esan nahi dut: nik mitoa onartua daukat, mezu batzuen hizkera
posible bakarra bezala, bere anbiguitateak gorabehera. Hala, zen-
tzua niri gizartetik mintzo ohi zait, tradiziotik, historiatik, Gan-
diagaren poesiatik, lagunetatik. Eta exijentzia moral baten forma
izan lezake, konpromiso batena, beldur edo itxaropen batzuena,
gozamen estetiko bakan batena. Gizartearen aurka errebelatu bat
ez naiz. Alderantziz, euskal antzinate zaharretik eta Abrahamen-
gandik hasita, eskerronez nago antzinako nahiz gaurko gizarte fe-
dedun horiekin. (Ibid.: 68)

Horrenbestez, Jainkoa=zentzua, eta zentzua=tradizio eta mitologia
diferenteak. Eta horiek dira

nire baitan sartu eta goratik mintzo direnak, elkar ukatzen eta ba-
tak bestea isilarazten —denak dira ederrak, denek dituzte beren
ongi eta gaizkiak—, azkenean erabaki gabe utziz barruan darama-
dan Parlamentua. Nik ez daukat seguru asko mito edo zentzu bat
absolutua denik. Biblia irakurtzen jarraitzen dut, asko interesa-
tzen zaizkit mitologia grekoak (olinpikoak adina natur erlijioeta-
koak) edo Mitologia Berri alemana (Goethe, Holderlin etab.)...
Beharbada gauza gehiegiz interesatu izan naiz eta guztiekin hein
batean identifikatuz bukatu dut —eta ezeinekin ez osoki-, ‘puska-
tuta’. (Ibid.: 68-69)

Bazituen tradizio hautagoak, kasu, San Frantziskorena, hots, berea-
goak sentitzen zituen mundu-zentzuak, «baina zentzu bat absolutua, eta
itxaropen bat absolutua, ez naizela iristen edukitzera, aitortu beharko
nuke. Gelditzen dena Jainko —zentzu— fragmentatu bat da, Jainko-pus-
kak bezala».

Horregatik, halere, ez zuen bere burua sinesgabetzat jotzen:

Sinesten dutenengan sinesten dudala, esango nuke, nolabait. Eta
Arantzazura erromes joan den jende pobreagan sinesten dut.
Delfos-eko hormarrian bere izena eskerronez idatzi duen eskla-
boagan sinesten dut. Eta beharbada, gaur Jainkoa ulertzen den
bezala, fededuna izateko modu bat batzuontzat hori izan litekeela
pentsatzen dut. (/bid.)

Azurmendik galdegiten zuen ea zentzuak, hots, Jainkoak, nahitaez izan
behar al zuen bakarra, jeloskorra, absolutua, ala kondizio batzuetan bi-
lakatu zen hori? Galdegiten zuen zergatik zentzu bat edo Jainko bat eta
ez «zentzu-puskak». Eta honela amaitzen zuen zentzuari edo Jainkoari
buruzko gogoeta:



Pako Sudupe Elorza

Baina [Jainko] apokaliptikoaz gain agian badago, zintzilik daude-
nen beste Jainko bat, edo Jainko-zati bat. Eta batzuetan pentsa-
tzen dut, agian errore egiptoar, berant judu, berant greko bat dela
gure Jainko hau, eta bihar agian berriro plurala izango dela. Eta
orduan, agian denboraz ekibokatu naiz, ez Jainkoaz. (Ibid.: 70)

Alde batera, esplikatu behar dugu zertaz ari zen Azurmendi «agian
errore egiptoar, berant judu, berant greko bat dela gure Jainko hau»
1datzi zuenean; eta, bestetik, esan behar da monoteismoa ez baizik eta
politeismoa erreibindikatzen zuela: balioen eta zentzuen eta jainkoen
askotarikotasuna eta gizaki guztion elkarrenganako begirunea eta as-
katasuna.

Politeismoarenak asoziazioz Euskal Herria krisian liburura narama.
Han, balioen krisian zekusan Euskal Herriari aterabidea eskaini beha-
rrez, honako tesi eskematiko hauxe agertu zuen Azurmendik:

Hona nire tesia laburki, batere originala ez dena bestalde: hezkun-
tzaren eginkizuna, kulturarena bezala, balio ezberdinekin bizitze-
ko razionalitate eredu sozial berriak garatzea izango da gaurgero:
1) balioen beren gogoeta berri bat hain zuzen, 2) gizartearen eta
libertatearen gogoeta berri baten baitan ordea, 3) elkarbizitza be-
rri bat balioen ‘politeismoan’ bideratzeko praktikan. (Azurmendi

1999: 22-23)

Eta tesi hori garatzeko, batez ere Isaiah Berlin eta haren El fuste torcido
de la humanidad liburuari jarraitzen zion. Hemen ezin gara xehe-xehe
aritu, baina, ideia bat egiteko:

Pentsamendu europar tradizionala horixe izan da bi mila urte bai-
no gehiagoan, dio Berlinek. Hiru aurretiazko basikoren gainean
zegoen eutsita. Lehena: zer egin edo nola bizitza arautu esaten
diguten balioekiko arazoek, bazutela guztiek soluzio objektibo bat;
eta soluzio hori, soluzio egiazkoa bazen, gizon-emakume guztien-
tzat bera zela. Bi: soluzioa, izan zitekeela eskuratzen zaila, denek
ulertzeko subtilegia, etab., baina gizakiaren esku zegoela beti ere
—nahiz berak lortuta, nahiz errebelazioak irakatsita—. Soluzioa hor
dago, eta borondate oneko gizon-emakumeek ez daukate hartzea
besterik. (Gizajende batzuk edo garai batzuk hura ezagutzera iri-
tsi ez badira, hori ez da objekzio bat). Hiru: egiazko balioek eta
egiazko soluzioek ezin dute elkar jo, edo elkar ukatu; beraz, balio
ezberdinek sistema harmoniko bat osatzen dute. Ikusten badugu
balioek elkar ukatzen dutela, edo kultura bateko balio-sistemak
beste batekoa ukatzen duela, bietan batek okerra izan behar du.
Bat bakarra da zuzena. (Arrazoimenak ez du arrazoimena kon-
traesaten, edo Jainkoak ez du Jainkoa kontraesaten). Horrela,
politeismoa okerra da, herri haiek ebangelizatu eta monoteizatu
egin behar dira, etc. Ordena moral objektibo bat, berezko bat, ba-

13



14

Joxe Azurmendi eta erlijioa

dago, beraz, unibertsoan (ordena kosmiko objektibo bat, zientziak
deskubritzen duena, dagoen bezala), eta gizakiak hura beregana-
tu behar du objektiboki zuzen bizitzeko. Berezko ordena razional
edo natural horrek determinatzen du moral baten objektibitatea.
(Azurmendi 1999: 49-50)

Dena historia delako ideiarekin edo denak historia duelakoarekin
erara, Jainkoaren ideiak ere bere historia izan du. Labur-labur ho-
nela sintetizatu digu Azurmendik, Egiptoko Akenatonen iraultzatik
gaurdaino, Jainkoaren ideia, kontzeptu edo mitoaren eboluzioa, eta
sorreran eta bilakaeran egondako ikuspegi eta askotariko interesen
gurutzaketa:

Akhenatonen iraultza, x1v. mendean K. a., erlijioaren —Jainkoa-
ren- historian zesura bat da, gainezarpen autoritarioa monoteismo
estriktoarena izan ez bada ere, eta palazioko iraultza soilik agian,
Egipto guztikoa gabe, eta monoteismoranzko tendentzia aurrea-
gotik sumatzen bada ere teologia egiptoarrean, eta monoteismo
zinezkoa geroago bakarrik eta Israelen kausitzen bada ere garbi,
etab., etab. (J. Assmann, E. Hornung, A. Zivie). Arazo asko dago
oraindik ilun ikergai honetan eta fabardura asko beharko litza-
teke, baina, grosso modo mintzatuz, jada ez dago dudarik mono-
teismoaren «inbentua», tradizionalki Moises «egiptoarrari» (J. Ass-
mann) eratxiki ohi zitzaiona, eta Jainkoaren beraren errebelazioari
zor omen zitzaiona, egiaz Akhenaton faraoiarena dela (1372-1355
a. C.), eta basamortuko «errebelazio» estasikoa gabe, palazioko teo-
logia politiko larderiazko bortitzaren inposizioa. Eguzki —hobeto:
Argi— Jainko bakarraren kultuaren gainezarketa aski tiraniko ho-
rretan, zenbat egon den gogoeta eta razionalismoa, zenbat faraoia-
ren pribilejioen kontzeptua eta interes politikoa, zenbat estrategia
zentralista, zenbat intriga, zenbat erlijiositate mistiko, hemen ez
zaigu axola: kontua da monoteismoaren etorkiaren historia Akhe-
natonen birraurkikuntzarekin arrunt politiko-profanotua gelditu
dela. (Freuden Moisesen interpretazioarekin ados egon beharrik
gabe). Nola asmatu (sortu) da Jainkoa?

Funtsean, gure Jainkoaren kontzeptua grekoa da: platoniko aristo-
teliko metafisikoa; eta mitoa, judua: historikoa (Salbazio Historia,
berriz, teologia judu eta mito helenistaren konbinazio bat). Biak
ezin dira ongi bat etorri. Miresgarria da hausnarketa grekoa nola
doan mailaz maila (presokratikoak, Sokrates, Platon, Aristoteles)
Jainkoaren kontzeptua, Absolutua, konkistatzen eta zimendatzen.
Gero kristautasuna etorri da, eta San Agustinez gero, mendeba-
leko filosofiaren historia guztiak adostezina adosteko —kontzep-
tua eta mitoa— etengabeko Sisiforen lana dirudi Hegelenganaino



Pako Sudupe Elorza

gutxienez. Jarraiko XIxX. mendearen azken partean eta XX.ean,
filosofia garaikide diferenteak amorraturik ibili dira edozein me-
tafisikaren eta Jainkoren birrinketan; eta metafisika horren ager-
ketak behin eta berriro mila buru berrirekin, hidraren antzera,
borrokatzen jarraitzen dute oraindik gure egunotan. Beharbada
Jainkoarena, kontzeptu gisa hertsiki, kontzeptu inposible bat da,
eta kontzeptua baino gehiago Ideia erregulatzailea edo sinbolo
bat dela esan beharko genuke Kantekin. Edonola ere, ematen du
filosofiarentzat Absolutuak —Jainkoak—, ez dagoela esateko bada
ere, egon beharra daukala. Hala, bada, Jainkoaren kontzeptuak
bere historia eta posthistoria dizu. — Mitoak arras bestelako his-
toria dauka, filosofiarekin edo kosmologiarekin asko preokupatu
gabe. (Azurmendi 2009: 335-336)

Azurmendiren Jainkoaren historia xeheki jarraitu nahi duenak jo
beza jarraitzen gatzaizkion liburura bertara, ezin aberatsagoa baita
gai horren garapena. Hemen lagintxo batzuekin etsiko dugu. «Erro-
re egiptoarrak» Akenatonen iraultza frakasatuari egiten zion errefe-
rentzia; alabaina, Azurmendik mundu eta mitologia grekoa izan ditu
guztizkoak:

Mitologia grekoari so egiten bazaio, ikusten da, zelan figura miti-
ko asiarrak eta helendarrak, daimon lokalak edo lanbideetakoak,
jainkotxo partikularrak, eboluzionatuz doazen egiazko Jainkoak
hiriarenak bilakatuz: hiri bat, Jainko bat (tendentzialki). Asko-
tan nahastu egin dira Jainkoak (Ama Lurra eta sugea eta Apolo
eta Dioniso, Delfin), edo haien atributuak, edo jaiotzak (tradizio
batean Zeus hil ere egiten da, gizon-emakumeak bezalaxe, nor-
malean Jainkoak hilezkorrak deitzen diren arren), emeki-emeki
influentziarik ezberdinenen pean ‘sistema olinpikoa’ finkatu den
arte, hierarkia teogoniko ordenatuarekin (gizartean tribuak beza-
laxe, genealogiaren eskemaz). Hainbat jainkosatxo antzinagoko,
Zeusen abentura amodiozko bihurtuz bakarrik integratu ahal izan
da sisteman; razionalizazio poetiko bat, horrekin (ik. Herodoto
11, 53) geroxeago filosofo razionalisten eskandalua probokatuko
bada ere. Non hasten da Jainkoa? Mari, jainkosa ez dirudiena, zer
da? Arantzazuko Andre Maria, jainkosa ez dena, zertan da jainko-
sa gutxiago, titulu horretako beste asko baino? Nola sortzen dira
Jainkoak, edo ailegatzen dira Jainko izatera? Egia esan, ez dakigu
asko. (Ibid: 336)

Gandiaga hil zen urteko irailean, Azurmendiren andrelagun Maite eta
biak Grezian izan ziren, aspaldi pentsatua zuten bidaian, antzinateko
tokiak bisitatzeko xedez. Batez ere zentzu erlijiosoz beteriko lekuak
(Olinpo ez urrun, Meteorako komentuak, Osios Lukas bizantziarra,

15



16

Joxe Azurmendi eta erlijioa

Delfoseko orakulua). Han asko ibili ziren, Gandiagak Arantzazu ingu-
ruko bideak-eta oinkatzen zituen bezalatsu:

Tesalonikin hasi, Pella eta Vergina, kostan behera Mazedonia
zeharkatu —Olinpo mendia beti eskuinean eduki genuen gure gai-
nean, lainopean orain, momentu bat garbi gero, berriro lainotua
laster—, Tesalia fruitukorrean barnealdera sartu, Kalambakan Me-
teora komentuak bisitatu genituen (Islamaren tolerantziaren pro-
ba bat gehiago! [komentu ortodoxoak otomandarren menpean
ere]). Trikala, Eskulapioren sorterria. Hegoaldera joz, Lamia pasa
genuen, elezaharrak Akilesen sorterria nahi duena. Termopilak
omen direnak ezin utzi bisitatu gabe. Izen mitikoz beterik dago
bidea. (/bid.: 63)

Baina bidaiaren helmuga Delfoseko santutegia zen, Azurmendik for-
ma klasikoz Delfi izendatzen duena.

Asteazken bostean, arrats hastea Osios Lukasen egonalditu eta,
iluntzea baino lehen Delfin ginen, hoteleko balkoi aurrean zabal
eta berde goitik behera Pleistos haran guztia arrats argitan —«oli-
boen itsasoa»— Iteako badia distiratsuraino. Eguna bero egin zuen.
[...]. Afalostean, ordea, orri batzuk Pausanias irakurri [Greziaren
deskribapena liburuaren egile greziarra, K.o. 11. mendekoa] eta
erretiratu ginenean, jesukristoren argi eta trumoi ekaitza oparitu
zigun Zeusek gauerdia baino lehen, euri jasa galantarekin. Ika-
ratzekoa, benetan. Delfiko hodei zartadak eta deskarga elektriko
aparatosoak sonatuak omen direla —hitzez hitz!-, gero jakin ge-
nuen. Gau hartan, jainkozkotasunaren ahala Naturaren baitan,
zeru-lurrak burrunbaz dardararazten, modu inpresionagarrian
bizitu genuen, Olinpoa bere autoritate guztiagaz presente egin
nahi izan balitzaigu bezala bisitari arrotzoi. (Ibid.: 63-64)

Zergatik hartu zuen Azurmendik Greziako leku behiala erlijioso ho-
riek bisitatzeko erabakia? Berehala ematen digu arrapostua:

Arantzazutik pasea den batentzat, Grezian ibiltzea, Erroman pa-
seatzea bezala, eskolak maitatzen irakatsi zigun munduetan barre-
na ibiltzea da: haurtzaroko memoria berpiztura, gaztaroko irudi-
pen eta mirespenetara pelegrinatzea, nolabait izkina bakoitzean
mirari bat ezustean deskubritzeko. (Ibid.: 64)

Baina ez zen izan soilik gaztetako memoria berpiztea, edota eskola ga-
raiko irudimen eta miresmenetara bidaiatzea, zeren, epe baten bu-
ruan, honako honetaz ohartu baitzen:

Baina bi egun haietan ni, zur eta lur benetan ahozabalitu nindue-
na, Arantzazuz Gandiagak ikus-asmatzen zuena, orografikoki al-
tzo bat osatzen duen paraje amatarrarena, Arantzazuri bezalaxe
Delfiri osoki egokitzen zaiola ikustea izan zen. (Ibid.)



Pako Sudupe Elorza

Kontuz, ez da Delfoseko natura edo geografia eta Arantzazukoa oso
antzekoak direla, zeren, Azurmendik garbi uzten duen bezala, han
eguratsa, landaredia eta zerua ere mediterraneoak baitira Arantzazun
ez bezala, baina bai altzo eta babesleku:

Goiko estadiora iritsi eta atzeko haizkorriei [harkaitz ‘gorri’ bi-
luziei Azurmendik ‘Aizkorri’ deritze, Zegamakoa izaki] begira
eseri garenean bakarrik hasi gara erreparatzen, santutegi osoa
nola mendiaren altzoan paisaiari egoki-egokituta jantzia bezala
dagoen. Bat-batean nire buruan Bitorianoren ahotsa eta keinuak
esku bilduekin habia egiten piztu dira. (Zbid.)

Agerpenaren berri emanik bakarrik etsi nahi ezta, Azurmendik Delfos
Gandiagak Arantzazu deskribatu zuen xehetasunez deskribatzen du;
bestela esanda, luma hartzen du Delfosek Arantzazurekin, orografia
aldetik, nolako antza duen marrazteko:

Delfi Parnaso mendien hegoaldeko muturrean dago, autoan erre-
pide bihurgunetsuz itsasotik 15 bat kilometrora, Iteako portutik;
airez, lauzpabost kilometrora gehienez, nik uste. Euskal kostako
puntu batzuetan bezala, Korintoko golkoan mendiak bulartsu
uretatik gora zutitzen dira. Delfi itsasoaren aldean 520-620 me-
troko altueran dago, behean itsasoari eta aurrez aurre forma leun
borobiletako Kirphis masiboari begira, Pleistos ibarraren gainean,
esan bezala. Arantzazun legez, erromesak malda neketsua igo
behar zuen hemen ere, ibar zabaletik haizkorrondora. (/bid.)

Gandiagak jakin nahi zuen zergatik hautatu zuten paraje hura Ama
Birjinari santutegia eskaintzeko; zer zeukan aurkientza hark naturala
halako tenplu bat eraikitzeko bertan? Eta inguru haietan, Zekilagako
menhirra eta dolmenak eta tumu-

luak ikusita, konbentzituta zegoen

lurrak berak erakusten diola gi-

zakiari non aurkitu behar duen

goi-agerpena, eta, ildo berean,

Arantzazu santutegia eraiki baino

lehenago ere kultu-lekua zela adi-

tzera ematen zioten.

Eta, Azurmendirentzat, Gandiaga-
ren susmoak errealitate bihurtzen
dira Delfosen: «[A]ndre-gizonaren
historian zehar etenik gabeko ja-
rraipena alegia antzina-antzinate-

17



18

Joxe Azurmendi eta erlijioa

ko Ama Lurraren gurtzatik Osios Lukdseko Ama Birjinaren elizarai-
no» (ibid.: 66).

Hasiera batean, Delfosen Ama Lurraren («Gaia» edo «Ge») eta haren
alaba Temisen kultua egiaztatua omen dago K.a. 1400 aldera, aro mi-
zenikoan. Inbasioen ondotik, IX. mendean, Homeroren gizarte ga-
raikidean hortxe nonbait (jaunen aroa), hasten omen dira agertzen
Apolori egindako exvotoak (Jainkoari egindako opariak), jatorrizko
jainkosa femeninoari emakumezko idolotxoak bezala orain gizonez-
koenak, eta lehen baino garrantzi sozial handiagoa harturik, kultu-
-leku gisara. Indusketen arabera, VII. mendean harrizko tenplu bat
zegoen.

Arantzazu eta Gandiaga gogoan, Delfosen historian barrena egindako
esplorazioan eta Greziako Delfosen eta Euskal Herriko Arantzazuren
arteko kidetasunak aztertzen enplegatu ondotik, ondorioak ateratzera
jotzen du, eta lehenbizikoa da andre-gizonaren existentzian, sinesme-
naren bilakaeran zehazkiago, historiak duen garrantzia:

Egunotan, batzuek Lur Amaren forma arkaikoetara itzuli nahi bide
lukete. Denbora ukatu nahi izatea da. Historiaren inportantzia
esentziala gutxiestea, behintzat, andre-gizonaren existentzian. Eta
ez dut esan gura historia hori gustatu behar zaigunik. Baina hor
dago, ezin dugu ezabatu geure buruak ezabatzeke, nahitaez haren
umeak gara (haren ukoan ere haren ume ageri garela). (Ibid.: 70)

Eta, buruenik, paralelismo eta historiaren jarraitutasunean oin hartu-
rik, fedeari buruzko galderak eta haren zerizanaren gaineko hipote-
sia, eta, isil-gordean bezala, Azurmendiren beraren fedearen aitortza
modukoa:

Zer da sinesten duenak sinesten duena (ulertu, pentsatu)? Zer dife-
renterik sinesten dute Delfiko Ama Lurraren debotoak antzina eta
Osios Lukaseko Ama Birjinaren debotoak gaur? [Osios Lukaseko
monasterio bizantziarrean tenplu bat dago Ama Birjinari eskainia].
Zeintzuk dira fedearen —erlijioaren— azkeneko oinarri eta iturri
biologikoak, genetikoak, kultura historiko diferenteak baino antzi-
nagokoak, agian gizaberearen bilakaeran bilakatuak? Fedea segu-
ruenik gauza diferente asko da, eta seguruena beti gauza bertsua,
bai orain eta bai lehenago.

Beharbada fedearen forma posible bat gaur, iluntasunen artean,
historia horretako haur aitortzea da; historia eta jende horiekin
(nahita ere gainditu ezin izango den distantziatik) hala ere eskerro-
neko eta solidario sentitzea. Honezkero horixe da apika batzuen-
tzat fede posible bakarra. (/bid.)



Pako Sudupe Elorza

Goethe filosofo eta literatoaz greko moderno bat zela esaten digu. Eta
hari buruzko pasartea «Nola pentsatu gaur heriotza? Laguntzen digu
ezer filosofiak, hiltzen ikastea omen den horrek?» galderaren barruan
kokatzen du. Goetherena beste tradizio bat da Azurmendik oso gustu-
koa izan duena. Horregatik dakargu hona.

Goethek heriotzaren presentzia fisikoari beldur kasik patologikoa
izan behar zion. Ezin omen zuen eraman azkenetan zeuden gaixoak
ikustea, hiletetara ez omen zen inoiz joaten, ez eta mezenas eta la-
gun mina izan zuen Schillerrenera ere, ezta bere haurrenetara ere,
eta bere emaztea ere ez zuen ikusi nahi izan agonia luze latzean. Pen-
tsamenduan eta hizketan, aldiz, patxada handienaz heltzen omen zion
heriotzaren gaiari.

Eta, Humboldtek kontatzen duenez, Goethek argitasun eta lasaitasun
osoz hitz egiten zuen bere heriotza propioaz. Azurmendik ohartaraz-
ten du, apika, azken urteetako Goethe zahar eta jada gaixoaz ariko
zela Humboldt. Zein zen bada Goethek, greko moderno gisa, zeukan
heriotzari buruzko ikuspegia?

Goethek espirituaren beregaintasun substantziala aitortzen zuen.
Harentzat Natura bere baitan Bizitza da, Espiritua. Hau da, ez
zuen heriotzan sinesten, espirituaren antzaldaketa eta biziraupe-
nean baizik. Behin, ilunabarreko eguzkiari so, iruzkin hau jaulki
zuela jasotzen du Eckermannek: gure begi lurtarrek ikusi, eguzkia
gainbeheratzen eta sartzen ikusten dute, baina sartu ez da inoiz
sartzen —itzaltzen—, baizik ere argi ematen jarraitzen du beste es-
pazio berri batzuetan, eta orobat gure espirituak («eguzkiaren an-
tzekoa»), Naturaren Osora itzulita ere. (Ibid.: 288)

Goethek 1780an aldi bat Turingiako oihanean (Kickelhahn bei Ilme-
nau) pasa zuen, gauak oholezko txabola batean igaroz. Eta, han, txa-
bolako ohol batean, poematxo hau idatzi bide zuen (Azurmendik be-
rak itzulia jatorrizko alemanetik):

Jabala dago mendi gailur

ororen gain,

kukula guztietan doi-doia hats bat
sumatzen duzu.

Txorinoak basoan isil-isil.

Igurikazu, baina; aurki
jabalduko zara zeu ere. (/bid.: 289)

19



20

Joxe Azurmendi eta erlijioa

Eta Azurmendiren iruzkina: «Aurki itzuliko zara Naturaren jabaltasu-
nera, bakera: hiltzea, gure grinen, pozen, irriken Naturaren baitan lo
hartzea besterik ez da Goetherentzat. Beste jardunketa modu batean
jarraitzeko» (Ibid.)

Irakurle gehienok bat etorriko gara Azurmendirekin dioenean gu
kristauegiak garela hori horrela sentitzeko:

Natura urtero hiltzen eta pizten da, baina ez dugu sentitzen, hura
bizi bada, gu ere bizi garela. Guretzat Natura ez da ezer gure he-
riotzaren aldean. Gainera, kristautasunak irakatsi digu: zer axola
zaigu mundu hori? Gu ez gara mundu horretakoak, beste mundu
batera bidean goaz... Gure oraingo kulturan jaio eta hil klinikan
egiten dugu, ez Naturan, hain gara espiritualak! Jaiotze-hiltze
«animaliak» gure esperientzi mundu naturaletik baztertuak dauz-
kagu. Natura guretzat ekologiko edo estetikoki kanpotik konten-
platu egiten dugun zerbait da, ez berak gu barruan gauzkana. Ez,
bera garena. Heriotzaren gure beldur indibidualista hau kristaua

da, ez da grekoa. (/bid.)

Eta, gogoeta horraino ekarrita, horrekin bakarrik etsi ezinik, honela
jarraitzen du sentiera primitibo hura egungo hitz modernoekin go-
goetatzen, tradizio hori, mitologia hori oso aintzat hartua zuelako era-

kusgarri:

Mundu horrek ekarri nau eta mundu horrek eramango nau, eta
eraldatuko nau beste materia eta forma batzuetan. Agian ez zait
iruditzen, xomorroen artean beste xomorro bat naizenik. Baina
organismo iraungikor bat naizena, bistan da, beste edozein orga-
nismo bezalaxe. Ez da materiaren guztia guztian transformatze
hori bakarrik. Gaur banaiz, izan. Mundu horretan naiz. Ni ba-
naukan espazio bat da unibertsoa, da denbora. Orduan, uniber-
tsoa ez da, ni behin eduki izan gabeko unibertso bat eta denbora
bat, sekula berriro izango. Behin izanez gero, unibertsoak dirauen
artean, ezizaterik ez dago. Gutxienez, espazioa, denbora, behin
eduki izan nindutelako ni edukitzen segitzen dutenak izango dira
beti. Hori da guztion esperientzia estrainio etengabekoa: dena
doa, ezerk ez dirau, ezer ez da. Eta dena beti da, izan den ezer ez
da ezizantzen. Ekintzak ere. Nire egite eta ezegiteen ondorioak
hor dira betiko. Nire izateak, egitate bakoitzak, oroipenek, agian-
tzek, unibertso osoa ukitzen dute, egiten dute. Eta ni orain naizen
nitasunaren forman izan ez nadinean ere, izaten jarraituko dute
bestelako existentzia baten eran, haietan ni izango naiz uniber-
tsoan sakabanatua. Unibertsoa inoiz ez da zu izan gabekoa izan-
go. Zu jaio baino lehen ere, unibertsoa zu izan zintezera zetorren:
mugimendu unibertsalaren betiren-betidanik, haren ituetako bat
zu izan zara. Unibertso osoa ezer ez zen, zure existentzia ekoiztera
zetorren zerbait baino. Unibertsoa deus ez da zu gabekoa. He-



Pako Sudupe Elorza

mendik mila urtera, unibertsoa behin zu izan zintuena, eta zu han
egon zintezen izan zena, besterik ez da izango. Behin izan dena,
beti da. Bederatzigarren Sinfoniak inarrosten gaituen bakoitzean,
hedatuz doa unibertsoan —nigan, zugan— Beethovenen ‘arima’,
hedatuz doa unibertsoan hunkitu denaren ‘arima’ — zer den ez
dakigun hori, baina munduan Beethoven egon delako bakarrik
dagoena, eta harekin hunkitu zena dagoelako bakarrik dagoe-
na..., munduan egon; ez ‘ezmunduko’ beste munduren batean,
ezpada izatearen beste izateko era batean. [...] Naturako joan-ji-
nean, zeruaren betiereko itzuleran, ur xirriparen kontenplazio
soilean beharbada. Keinuak, zantzuak; ez presentzia, ez ebiden-
tzia, ez ziurtasuna. Eskaintza bat besterik ez, esperientzia horiek
bizitzaren zentzuaren galderan aintzat hartzeko, pentsatzeko. Mi-
toak hori egiten baitu —zeinuak interpretatu, zeinu berriak ipini-,
besterik ez. (Ibid.: 291-292)

Irakurle batzuei ez die batere eragingo, ez ditu hunkituko, baina beste
askotxo bai.

Beste pare bat kontakizun hunkigarrirekin amaituko dut lantxo hau.
Azurmendiren anaia gazteenak kontatu didanez, senide zaharrena ar-
tzaina zuten, eta hartaz ari da hemen:?

Ezagutu dut artzain bat, urte gutxi zaharragoa neu baino, hiltzeko
zegoena minbiziarekin. Ez zeukan inolako kredorik. Onez onean
bere buruagaz eta lagunekaz, bizia bere ardi eta mendiekin eman
zuen. Artzainaren denboran urtaroen erritmoa bizi esperientzia
nagusietakoa izaten da. Mendian ikusten da behean baino ho-
beto, bizitza nola joanez doan eta zelan etortzen den —belar txiki
berdean, hosto berrian, berriro sigi-saga nekaezin abiatzen diren
xomorroetan— atzera etorri, udazken eta neguan berriz dena joa-
teko. Negua zelaietan pasa eta, maiatza orduko bordara itzultzen
denean, goian oraindik murritz dago belarra, eguzkia baina hasia
dago lur azala berotzen. Laster betiko urdingunean ziza xuriak
erneko dira, ikusiko da txabola aurreko haitzean urteroko belea
biraka —lehenengo bat, gero biak, haitz horretantxe egiten dute ha-
bia urtero—, muino oraindik gorrian betiko kamamila usaingozoa
zabalduko da. Geroxeago dena berriro desagertuko da. Ja ez zuen
egun asko artzainak. Atarian zegoen begira-begira, isilik, zelaian
behiak larrean. «Xomorroak», hautsi zuen bat-batean isiltasuna.
Eta esplikazio bat zor zuela akordatuz, begira gelditu baikintzaiz-
kion, «txingorrie —jarraitu zuen poliki, bere buruarentzat hizke-
tan—; txingorrie baino haundigoa, eulie; eulie baino haundigoa, xa-
gue; xague baino haundigoa, muxarra; muxarra baino haundigoa,
katue; katue baino haundigoa, zakurre; zakurre baino haundigoa,
ahuntze; ahuntze baino haundigoa, ardie; ardie baino haundigoa,

21



22

Joxe Azurmendi eta erlijioa

behie; behie baino haundigoa, gizona... Danok, bakoitze bere txan-
dan, desagertuko garan xomorroak». Gogoetan ari zen, isilik, eta
hasierako «xomorroak» hura, konklusioa zen: bakoitza bere txan-
dan desagertuko garen xomorroak, denok. Ez bere gogokoa, baina
izan halaxe da, eta naturala ikusten zuen. (Ibid.: 291)

Eta, hemen, noski, amari buruz:

Gure amak 97 urte eginak ditu, ikus eta entzumena asko gutxi-
tuak, burua betiko argia ordea, bere haurrek eta haurren haurrek
inguratua eta maitatua bizi da egun osoa. Hala ere, mingostasu-
nik batere gabe bai, ezti-ezti, baina ia eguneroko kontua izaten du
«sikira ailegauta balego nere ordué», «goiko hori nerekin ahaztuta
dola ematen do», edo antzeko esaldiren bat. Hil nahian bizi da,
bere orduari itxaroten. Halako batean alaba gazteenak galdera
egin dio: «Zuk zer uste dezu izango dala azkeneko ordu hori?».
Isilune bat, eta gero: «Izaten den, ba, haize gozo lasai bat? Ba,
holakoxe haize bat aurpegitik pasatzen». (Ibid.)

Ez dut dudarik mundualdi honetan hainbeste gogoeta egin zuen Joxe
Azurmendi ere haize gozo batek eraman zuela natural-natural duela
hilabete gutxi, eta haren obra ugaria bezain aberatsa dastatzera jar-
tzen garen aldiro, hedatuz joango dela unibertsoan —nigan, zugan—
hunkitu denaren ‘arima’, zer den ez dakigun hori, baina munduan
Azurmendi egon delako bakarrik dagoena, eta harekin hunkitu zena
dagoelako bakarrik dagoena..., munduan egon; ez ‘ezmunduko’ beste
munduren batean, ezpada izatearen beste izateko era batean!



Pako Sudupe Elorza

OHARRAK

1. «Azken liburuan Mendebaldeko pentsamenduaren labirinto modukora sarra-
razten gaitu Joxek; eta batera eta bestera, aurrera eta atzera ibilarazi ondoren,
labirintoaren erdigunera iritsi gabe eta labirintotik kanpora irten ezinik uzten
gaituela iruditzen zait. 135. orrialdean dioenez, ‘Gandiagaren fedea eta Jainkoa,
niretzat arrotza ez, baina bere ebidentzia masiboarekin kasik ikaratzen ninduen
zerbait zen. Errealismo ikaragarrikoa’ (135. or.). Uste dudanez, Joxek, errespe-
tu handiz, ez zuen labirintoaren proba hori egitera gonbidatu Bitoriano; edo
agian Gandiagak berak ez zion jarraitu nahi izan barrura» (Agirrebaltzategi
2010: 57-58).

2. Azurmendiren anaia Joxemariri eskertzen diot emandako informazio guztia.

BIBLIOGRAFIA

Agirrebaltzategi, Paulo (2010): ‘Azurmendi, B. Gandiagaren editore ‘iradokitzai-
lea”, Hegats 45, 43-58.

Arregi, Joxe (2007): Jainkoaz galdezka, Alberdania.

Azurmendi, Joxe (1971a): Hitz berdeak, Jakin.

— (1971b): ‘Filosofia sobietarraren erlijio kritika. Problema antzean begiratuta’, in
Askoren artean: Erlijioa hauzipean, Jakin, 125-202.

— (1999): Euskal Herria krisian, Elkar.

— (2009): Azken egunak Gandiagarekin, Elkar.

— (2013): ‘Berrogeita hamar urte idazlanean’, RIEV 58(2), 273-276.

23



